Fétichisme et dynamique autodestructrice du capitalisme,
Entretien avec Anselm Jappe

Jean-Marie Harribey

Les Possibles, n° 15, automne 2017
https://france.attac.org/nos-publications/les-possibles/numero-15-automne-
2017/debats/article/fetichisme-et-dynamique-autodestructrice-du-capitalisme-entretien-avec-anselm

1. Jean-Marie Harribey

Tu viens de publier La société autophage, Capitalisme, démesure et autodestruction
(Paris, La Découverte, 2017), dans lequel tu prends appui sur la « critique de la valeur », sujet
de tes livres précédents, pour analyser comment la société capitaliste produit un type de
subjectivité des individus qui les intégre a sa dynamique autodestructrice.

Commencons par le début. La thése centrale du « courant critique de la valeur » que tu
incarnes avec Kurz, Postone, et peut-étre Gorz (on y reviendra), est de considérer que le
travail, la valeur, la marchandise sont des catégories du capitalisme et de lui seul. De cette
hypothése découlera une proposition politique : pour se débarrasser du capitalisme, il faudra
se débarrasser du travail, de la valeur, etc. S’il s’agit d’un probléme sémantique, c’est-a-dire
si I’on décide de poser au départ d’appeler « travail » le travail prolétaire salarié, et de dire
que la valeur est la valeur pour le capital, la discussion est close, il suffit de trouver d’autres
concepts pour rendre compte d’autres réalités hors du capitalisme ou qui subsistent (ou se
développent) en son sein. Mais ma question est la suivante : Marx a toujours distingué ce
qu’il appelait le proces de travail en général et le proces de travail capitaliste. Faire du travail
et de la valeur des catégories exclusivement attachées au capitalisme ne revient-il pas a
récuser cette distinction marxienne ? Autrement dit, tout en acceptant I’idée que les formes du
travail, son organisation, les objectifs qui lui sont assignés sont le produit de rapports sociaux,
donc sont des constructions sociales et historiques, peut-on éliminer toute dimension
dépassant un tel cadre, et qui aurait un caractére anthropologique tenant a la condition
humaine (non pas a la « nature » humaine) ? Que devient, avec le courant critique de la
valeur, I’étre humain produisant, par son travail, ses conditions d’existence et se produisant
lui-méme aussi ? Le concept de «travail vivant» ne porte-t-il pas en lui I'idée de la
« reproduction de la vie sociale », tant sur le plan matériel que culturel et symbolique, c’est-a-
dire I’idée de la centralité du travail vivant, et cela au-dela de la contingence historique du
capitalisme ? Que devient 1’étre humain dans son rapport métabolique avec la nature, celui-ci
toujours entretenu, bien sir, dans le cadre de rapports sociaux ?

Si cette discussion est de nature méthodologique, voire épistémologique, ne pourrait-on
pas considérer que c’est parce que le capitalisme tend a faire du travail une donnée
homogénéisée, indifférenciée, abstraite, que I’on peut étre conduit a ne plus voir en lui qu’un
concept historique 1ié au capitalisme ?

Ton livre s’inscrit au croisement de plusieurs filiations théoriques, notamment le
marxisme et la psychanalyse. Mais au-dela des figures de Marx, de Freud et de quelques
autres, il s’inscrit au croisement de plusieurs disciplines au sein des sciences sociales et
humaines. Comment prendre en compte alors 1’apport de 1’anthropologie dont plusieurs
auteurs marquants ont souligné, aprés des études de terrain nombreuses de sociétés pré-
modernes, que si le travail ne revétait pas les formes que nous connaissons, si leurs membres
n’avaient pas les mémes représentations de leurs activités productives, celles-ci étaient du
travail. Je pense a Godelier, a Descola, a Deranty, pour des auteurs en langue francaise, et a



Sahlins' pour qui les peuples de chasseurs-cueilleurs travaillent moins que nous mais
travaillent, méme si la frontiére avec les autres activités est ténue. Et Polanyi cite Malinowski
qui analyse « le travail dans le milieu indigéne » comme dissocié¢ de 1’idée de son paiement ;
il cite aussi Firth : « Le travail pour lui-méme est un trait constant de I’industrie des Maori »°.
Tous semblent ainsi conserver cette dualité du travail soulignée par Marx avec une dimension
anthropologique et une dimension historique étroitement mélées.

On pourrait étendre la discussion a deux autres catégories dont le statut est peut-étre
incertain chez Marx. On sait aujourd’hui que le marché et la monnaie sont deux institutions
sociales bien antérieures au capitalisme et que, si celui-ci leur a donné un développement
particulier pour servir 1’accumulation du capital, elles ne peuvent lui étre réduites. On
retrouve alors la discussion au sujet de la production dans la sphére monétaire non
marchande. De nouveau, la discussion théorique a des prolongements politiques et
stratégiques : une société dépassant le capitalisme ne garderait-elle pas la monnaie mise au
service de I’intérét général ? La méme question ne se poserait-elle pas aussi pour le marché ?

Anselm Jappe

On a parfois I’impression que de nombreuses discussions — dans tous les champs et tous

les milieux - tournent finalement autour des mots et se réduisent largement au fait que les
participants associent des sens tres différents aux mémes mots. Cependant, on se tromperait si
on disait alors que les divergences ne sont que sémantiques et qu’au fond ceux qui s’opposent
dans les débats sont plus proches qu’ils ne croient. Certains se réjouiraient de pouvoir
dissoudre ainsi la réalit¢ dans les discours. Mais ils se trompent, parce qu’en vérité, les
différences sémantiques couvrent souvent des différences bien « essentielles ».
Il en est ainsi pour un mot parmi les plus répandus au monde, et le plus chargé de
signification : « travail ». On aurait eu le plus grand mal pour expliquer ce mot, dans le sens
ou nous I’employons, & — je ne dis pas a un Indien d’une tribu amazonienne — mais
simplement a Cicéron ou a Thomas d’Aquin. Mais, depuis les quelques siécles — un demi-
millénaire au plus, dans plusieurs régions du monde — que dure maintenant la société de
travail, ce concept s’est si profondément ancré dans nos tétes, qu’il semble impossible de ne
pas l'utiliser. On accepte alors de discuter de ses mille formes particuliéres, mais en nier
I’existence transhistorique semble tout aussi insensé que nier la nécessité universelle de
respirer.

Bien sir, une précision « sémantique » s’impose : le travail dont nous mettons en doute
le caractére universellement humain ne peut pas étre identique a ce que Marx appelle « le
métabolisme avec la nature » ou aux activités productives en général. Ici, nous ne discutons
que de la forme sociale qu’ont prise historiquement ces activités. Dire que la forme sociale
capitaliste du métabolisme avec la nature n’est qu’'une forme spécifique de la nécessité
¢ternelle d’assurer ce métabolisme est un truisme vide de sens: c’est comme dire que
I’agriculture capitaliste est un développement de la nécessité humaine d’avoir un apport
journalier en calories. C’est indubitablement vrai, mais ne signifie rien. Cette base commune a
toute existence humaine n’a aucun pouvoir spécifigue d’explication.

La question n’est donc pas de savoir si, dans toute société humaine, les étres s’affairent
pour tirer de la nature ce dont ils ont besoin, mais s’ils ont toujours opéré a I’intérieur de leurs
activités une coupure entre le « travail » d’un c6té et le reste (jeu, aventure, reproduction
domestique, rituel, guerre, etc.). Et je pense qu’on peut dire « non ».

+ Marshall Sahlins, Age de pierre, 4ge d’abondance, L’ économie des sociétés primitives, 1972, Paris, Gallimard,
1976.

: Karl Polanyi, La grande transformation, Aux origines politiques et économiques de notre temps, 1944, Paris,
Gallimard, 1983, p. 352-354.



Pourtant, une fois institué le « champ» du travail, a particr du XIV® siécle, et
définitivement a partir du XVIII® siécle, il est devenu difficile de se représenter 1’activité
productive autrement que sous forme de « travail », quelles que soient 1I’époque ou la société
prises en considération. Méme les esprits les plus critiques en subissent 1’influence. Ainsi,
Marx a oscillé toute sa vie entre une conception transhistorique du travail et une conception
critique et historiquement spécifique, lorsqu’il analyse le « travail abstrait ». Il faut dire qu’il
n’existe pas de travail qui n’ait pas un « coté abstrait », parce que le travail, dés qu’il est
apparu historiquement, a possédé une « double nature », abstraite et concréte. Donc, tout
travail est « travail abstrait » ; il n’y avait pas d’abord un travail concret qui serait devenu
« abstrait » par la suite).

La critique de la valeur distingue en effet entre un « Marx ésotérique » et un « Marx
exotérique ». Ce n’est pas une question de « phases » de sa pensée, mais de différents niveaux
de conscience qui se mélent et s’entrelacent dans toute sa production. D’un coté, Marx
appartenait, malgré tout, a la pensée « moderne » issue des Lumiéres, et plus particulierement
a sa version protestante avec sa fameuse « éthique du travail ». En tant que « dissident du
libéralisme » selon Robert Kurz, Marx charrie beaucoup de ses présuppositions, notamment
utilitaristes. D’un autre c6té, chez Marx apparait un discours différent, plus fondamentalement
critique, plus en avance sur son époque, mais aussi plus difficile a saisir, méme pour lui-
méme : ce discours, qui apparait dans sa forme la plus concentrée dans le premier chapitre du
Capital, mais se trouve par fragments dans toute sa critique de 1’économie politique, ne
considere pas la valeur et le travail abstrait, I’argent et la marchandise comme des facteurs
éternels de tout mode de production quelque peu « développé », dont on peut discuter la
distribution, mais non ’existence méme. Il les analyse plutot comme étant la base, et en
méme temps le résultat, d’une seule formation historique, le capitalisme, et, deuxiéme
¢lément essentiel, il démontre leur caractére destructeur, situ¢ a un niveau logique plus
profond que les rapports de classe avec 1’exploitation et la domination qu’ils impliquent.
C’est le fait que le concret — la valeur d’usage, le c6té concret du travail — se réduit a étre le
« porteur », la « forme phénoménale » de 1’abstrait, c’est-a-dire de la valeur créée par le coté
abstrait du travail : la simple dépense d’énergie, mesurée en temps.

Cependant, méme a ’intérieur du premier chapitre du Capital, Marx semble hésiter,
parfois d’une ligne a 1’autre, entre cette conception du travail et une autre, qui voit dans le
travail « une nécessité éternelle ». La grande majorité de ses successeurs, les marxistes, ont
escamoté tout a fait sa critique du travail et ont bati un « marxisme » qui est une véritable
ontologie du travail et fait du travailleur le représentant privilégié¢ de cette base de toute vie
humaine, face auquel les autres groupes sociaux ne sont que des parasites. C’est plutot a
travers les avant-gardes artistiques qu’une certaine critique du travail a fait son apparition
dans quelques formes de marxisme hétérodoxe, que ce soient les situationnistes ou dans
certaines pages d’Adorno, de Marcuse et de Horkheimer. D’autres formes de critique du
travail, et qui se basaient sur des pratiques réelles, sont apparues avec 1’operaisme italien.
Mais ces critiques restaient souvent liées a un niveau subjectif ou « phénoménal » : le refus
(trés compréhensible !) de soumettre sa vie a un travail aliéné et imposé. Ce qui restait absent
était une critique « catégorielle » du travail, qui reconnaisse surtout I’identité entre capital et
travail en tant que deux formes de la méme « substance ».

Méme les esprits les plus critiques ont eu des difficultés pour saisir le caractére
historique du travail. Dans Les Aventures de la marchandise, je critique justement Marshall
Sahlins qui, apres sa tentative trés méritoire de montrer le peu de temps que les sociétés dites
« primitives » consacrent aux activités productives, ne renonce cependant pas a ranger la
chasse dans la catégorie du « travail », tandis qu’il s’agit probablement d’une des activités les
plus désirables dans une société de chasseurs.



Dans un autre contexte de réflexion, Moishe Postone, qui a ¢laboré une interprétation de
Marx trés importante et souvent assez proche de celle donnée par Robert Kurz et la « branche
allemande » de la critique de la valeur, tombe dans le méme travers : il démontre trés bien que
ce n’est que dans le capitalisme que le travail est la base de la vie sociale et devient une
instance s’auto-médiatisant, ou c’est le travail qui crée 1’ordre social, tandis que dans d’autres
formes de société c’était I’ordre social qui distribuait le travail. Postone indique que le travail
jouait un rdle social tout autre dans les sociétés non capitalistes, mais il n’arrive pas a la
conclusion que la catégorie elle-méme du travail n’existait pas dans ces sociétés-la.

Si cette mise en discussion du caractére transhistorique du travail est extrémement
minoritaire, méme parmi les interprétes de Marx les plus critiques, cela démontre-t-il le peu
de fondement de notre mise en discussion ? Je souligne cependant dans mon livre que des
anthropologues et des historiens comme J.-P. Vernant ou M. Finley ont montré, au-dela de
tout préjugé idéologique, I'impossibilit¢ d’appliquer le concept de travail aux sociétés
antiques. Cela ne signifie pas du tout que les étres humains n’y devaient pas faire des efforts —
et parfois trés grands — pour satisfaire leurs besoins, réels ou symboliques. Mais ces efforts
¢taient toujours liés aux résultats espérés. Ils étaient le prix a payer pour obtenir ce qu’on
désire. Ce n’est que dans le capitalisme qu’une partie de ces activités a ¢été¢ détachée de tout
contenu concret et résumée dans une seule catégorie, le travail, en tant que dépense d’énergie
qui crée des objets (ou services) sans aucun plan préétabli, mettant en relation post festum les
producteurs sur un marché anonyme. C’est ce qu’on nomme le « travail ». Si on veut, au
contraire, appliquer ce terme a toute activité humaine, il perd tout pouvoir de distinction, toute
capacité heuristique.

On peut faire des considérations paralléles au sujet de I’argent. Le fait que des monnaies
existent dans beaucoup de sociétés précapitalistes ne prouve pas leur caractére « naturel » :
dans ces contextes-1a, I’argent n’était pas la représentation d’un équivalent général qui égalise
toutes les activités productives et tous leurs produits, il n’était pas cumulable au-dela d’un
certain degré, il n’était pas le véritable but de la production, et il se trouvait toujours
«encastré » dans d’autres formes d’échange, souvent dans un cadre sacral. L’argent et le
travail vont ensemble. Le travail comme lien social n’est pas possible sans la présence de
I’argent, et I’argent n’est pas de I’ « argent » la ou le travail ne constitue pas le lien social.
Nous pensons spontanément que les Grecs avaient une « économie ». Mais le grand historien
de I’Antiquité Moses Finley commence son livre classique L ’économie antique (1973) en
montrant qu’il n’y avait pas d’économie. On ne voit donc aucunement comment — et pourquoi
— continuer avec la monnaie dans une société post-capitaliste, qui ne peut I’étre que
lorsqu’elle abolit I’équivalent général et I’homologation destructrice qu’il opere.

2. JMH

Dans La société autophage, qui débute par la présentation du mythe d’Erysichthon, cet
insatiable « roi qui s’autodévora » (p. 5), tu analyses la crise du capitalisme comme une crise
de la valeur et non pas comme une dégénérescence de la loi de la valeur, ce en quoi je suis
pleinement d’accord. De méme, dans Les aventures de la marchandise (p. 18)°, tu écrivais :
« On reproche souvent a Marx de tout réduire a la vie économique et de négliger le sujet,
I’individu, I’imagination ou les sentiments. En vérit¢, Marx a simplement fourni une
description impitoyable de la réalité capitaliste. C’est la société marchande qui constitue le
plus grand "réductionnisme" jamais vu. Pour sortir de ce "réductionnisme", il faut sortir du
capitalisme, non de sa critique. Ce n’est pas la théorie de la valeur de Marx qui est dépassée,
c’est la valeur elle-méme. » Mais peux-tu préciser en quoi le courant critique de la valeur se
démarque des théses des théoriciens du capitalisme cognitif sur ce point, et sans doute aussi

» Anselm Jappe, Les aventures de la marchandise, Pour une nouvelle critique de la valeur, Paris, Denoél, 2003.



de Gorz, parce que méme Marx, dans le célebre passage des Grundrisse abondamment cité,
glisse curieusement de 1’idée que le travail n’est plus le producteur essentiel de la richesse a
celle ou le travail n’est plus le producteur de la valeur, ce qui te fait dire que la loi de la valeur
est « suspendue » (Les aventures de la marchandise, p. 157) ?

La précision est importante car elle implique une caractérisation de la crise actuelle.
Sommes-nous, comme tu 1’écris (p. 186) « a 1’époque de la décomposition du capitalisme »
ou bien a la fin d’un cycle de celui-ci marqué par I’impossibilité de faire de la finance un
substitut au travail productif de plus-value, mais qui n’implique pas nécessairement
I’impossibilit¢é d’un nouveau cycle ? Peut-on savoir quelque chose de 1’avenir ? Ce qui
renvoie a une question politique : la place de la lutte des classes dans ’avancée vers le
dépassement du capitalisme. Peut-on considérer, comme toi et Postone, que, jusqu’ici, le
mouvement ouvrier s’est uniquement attaché a la répartition du produit du travail au lieu de
s’attaquer au rapport social capitaliste, et qu’« il a accompli sa tache véritable : celle d’assurer
I’intégration des ouvriers dans la société bourgeoise » (Les aventures de la marchandise,
p. 109) ? Quand Marx décortique la journée de travail et montre que la lutte pour sa durée et
son paiement sont une seule et méme chose, ne lie-t-il pas la critique de la domination du
travail et celle de la domination dans le travail ? Est-on obligé de choisir entre libérer le
travail et se libérer du travail, si ces deux problémes sont indissociables ? Sinon, en quoi et
comment peut-on les dissocier, par la mise en avant de quelle revendication qui fasse sens
dans les luttes sociales, plus concrétement que « abolissons le travail » ?

AJ

En ce qui concerne le « Fragment sur les machines » de Marx, il a regu des
interprétations divergentes dans les dernieres décennies. Les tenants du post-operaisme et de
sa prolongation dans la théorie du « capitalisme cognitif » affirment que Marx y prévoit le
« dépassement » progressif de la valeur comme base de la richesse sociale lorsque
I’ « intellect général » devient la force productive principale, que nous sommes arrivés avec la
micro-informatique a ce point et qu’il ne manque que sa traduction politique. Pour la
« critique de la valeur », ces pages des Grundrisse évoquent plutdt 'une des racines de la
crise fondamentale du capitalisme : la divergence toujours croissante — due a 1’augmentation
du niveau de productivité — entre la richesse concréte, en augmentation, et sa représentation
dans la valeur, toujours en baisse a cause de la diminution du travail vivant, seule source de la
valeur. Toutefois, la logique de la valeur (on peut dire «la loi de la valeur » si nous
n’entendons pas par ce mot une « loi » transhistorique, mais une donnée fétichiste valable
dans le seul capitalisme) ne disparait pas pour autant, mais continue a exercer sa domination
et a faire entrer le concret dans la camisole de force de la valeur abstraite. Pour y réussir, cette
logique doit (toujours comme processus fétichiste inconscient régi par le « sujet automate »,
non pas comme décision consciente de quelques « dominants ») de plus en plus tricher avec
elle-méme. Ainsi, suppléer au manque d’argent « réel » (issu d’une vraie valorisation de la
valeur initiale a travers une utilisation productive du travail vivant) avec de 1’argent a crédit,
du « capital fictif », permet de continuer encore un peu la vie sous perfusion du capitalisme,
tout en « suspendant » en pratique une partie de ses lois de fonctionnement. Cela ne constitue
pas pour autant une sortie du capitalisme, mais seulement un renvoi du redde rationem.

Toute la critique de la valeur est une théorie de la crise fondamentale du capitalisme. Il
bute maintenant contre ses limites internes : la principale étant la diminution de sa substance
créée par le travail vivant. Les masses croissantes d’hommes qui deviennent « superflus » en
sont la conséquence la plus visible. Ce n’est pas le lieu de répéter ici toutes nos analyses. Je
rappelle seulement que, depuis la fin du cycle fordiste vers 1970, on annonce continuellement
de nouveaux cycles basés sur de nouveaux modeles d’accumulation. Mais ils ne sont jamais
arrivés. Et pour cause : chaque nouveau produit, chaque nouvelle méthode de production se



présente depuis le début avec beaucoup de technologie et trés peu de travail vivant. Depuis
presque un demi-siccle, le capitalisme survit, et se survit, grace a la simulation financicre.

« Est-on obligé de choisir entre libérer le travail et se libérer du travail, si ces deux problémes
sont indissociables ? » Le probléme ne se pose vraiment pas, et moins que jamais dans les
termes d’une alternative entre réforme et révolution, maximalisme et pragmatisme, bref et
long terme. L’abolition du travail et de I’argent n’est plus un programme utopique et
extrémiste, mais est réalisée jour apres jour par la crise capitaliste. Il y a toujours moins de
travail, et moins d’argent « vrai». Sortir du capitalisme signifie alors faire face a cette
situation et inventer de nouvelles formes d’activit¢é et de circulation. Cela implique
évidemment une réorientation des « luttes sociales ». Si parfois il peut étre justifié, a court
terme, de défendre un poste de travail ou un service d’Etat, 2 moyen et long terme il n’est ni
désirable, ni réaliste de miser sur ces formes fétichistes qui ont toujours été désastreuses et qui
en outre aujourd’hui ne fonctionnent plus.

3. JMH

Si la méthode du courant critique de la valeur est retenue, a savoir refuser 1’utilisation
de concepts « pleinement développés » dans le capitalisme (La société autophage, p. 13) pour
d’autres contextes, comment se fait-il que cette méthode soit, sinon abandonnée, du moins
relachée lorsque tu intégres dans ton analyse I’apport de la psychanalyse. Par exemple, tu
écris (p. 186) : « Tout comme Marcuse qui a pris au sérieux la “pulsion de mort” et bati sur
cette notion une critique du capitalisme, nous pensons qu’il faut admettre qu’une partie des
pulsions destructrices sont bien présentes chez I’étre humain depuis le début et ne proviennent
pas seulement de la corruption de la nature humaine qui auparavant en aurait été vierge. Le
capitalisme ne les a pas inventées, mais il a fait sauter les barriéres qui les contenaient, et en a
favorisé I’expression, souvent pour les exploiter. »

Si I’on accepte ce «il faut bien admettre... » — de nature (si je peux dire)
anthropologique — dans le domaine de la psychanalyse, pourquoi n’est-ce pas possible dans
celui de la socio-économie ? Une chose est de dire, comme Postone et comme toi, que
« d’apres Marx, la forme-marchandise et la loi de la valeur ne se développent pleinement que
sous le capitalisme et elles en sont les déterminations essentielles »*, autre chose est d’en
conclure qu’elles n’existent que sous le capitalisme et qu’au sein de celui-ci il n’existe de la
valeur que pour le capital. Cela signifie que le travail productif défini comme celui qui
produit de la valeur pour le capital représente 1’idéal-type du capitalisme. Mais qu’en est-il du
capitalisme concret dans lequel des forces de travail produisent de la valeur monétaire mais
non marchande pour la société dans 1’éducation, la santé, qu’on ne peut considérer comme
financée par la production marchande, sauf a tomber dans la croyance libérale ? >

AJ

C’est un des aspects centraux de mon livre, et j’espere un des plus novateurs : sortir de
la fausse alternative entre la projection des catégories modernes sur toute existence humaine,
méme passée et future, pour faire de ces catégories une « nature humaine » (base de la vision
bourgeoise depuis Hobbes), et, au pdle opposé, un déni, typiquement postmoderne et
« déconstructiviste », de toute base naturelle chez I’humain et de toute continuité historique.

* Moishe Postone, Temps, travail et domination sociale, 1993, Paris, Mille et une nuits, 2009, p. 198, souligné
par moi, JIMH.

 C’est la these que je développe depuis la fin des années 1990 et qui est synthétisée dans La richesse, la valeur et
I’inestimable, Fondements d’une critique socio-écologique de I'économie capitaliste, Paris, Les Liens qui
liberent, 2013. Le débat que j’ai avec les marxistes traditionnels sur cette thése se trouve sur mon site
http://harribey.u-bordeaux4 fr/travaux/valeur/index-valeur.html et, pour une partie, dans un dossier de
Contretemps, https://www .contretemps.eu/dossier-valeur-capitalisme.



Je pars du principe qu’il existe des traits récurrents dans a peu prés toutes les sociétés et qui,
s’ils ne sont pas strictement biologiques, se sont assurément formés avant I’« histoire ». Par
exemple, les traits qui dépendent de la naissance prématurée et de la dépendance prolongée du
petit humain, et de son angoisse de la séparation de la mére. D’un autre coté, je souligne la
grande variété des formes que ces ¢léments de base ont assumées tout au long de I’histoire, et
cela dans un rapport dialectique (et non unilatéral selon un « déterminisme économique », ni
vice-versa comme autonomie du symbolique) avec 1’évolution des sociétés. Le capitalisme
n’a pas inventé les mauvais penchants de 1’étre humain, tels que le narcissisme, mais il les
exploite a ses fins et les fait prospérer au lieu de les endiguer. La logique marchande a
démantelé les structures traditionnelles qui ont permis longtemps de freiner les « mauvaises
passions », comme 1’égoisme. Sortir du capitalisme ne signifie pas alors de batir un « homme
nouveau » a partir de zéro, ni d’accepter ’homme contemporain comme le dernier mot de
I’histoire. Il s’agit plutot de revaloriser certaines structures du passé et d’en inventer d’autres.
Cette vision se situe donc entre les truismes vides du genre « I’homme doit toujours se
procurer une subsistance, se reproduire, se rapporter a ses semblables », etc., trop générales, et
la rétroprojection des catégories modernes comme 1’économie, le marché, la monnaie, le
travail, I’Etat sur des sociétés autres.

Il faut absolument garder la distinction entre travail productif (productif de capital, bien
stir, cela n’a rien a voir avec une « productivité » par rapport a I’'usage humain) et travail non
productif. Pour I’accumulation du capital global (au niveau du capital particulier, la chose
peut se présenter différemment, mais cela n’a pas d’importance pour une analyse systémique),
I’éducation, la santé, etc., sont « non productives » et constituent une simple déduction du
profit industriel, une déduction qu’il faut réduire le plus possible. A sa maniére, 1’idéologie
libérale constate ce fait, mais évidemment sans aucune compréhension des causes. Il est un
des grands paradoxes du capitalisme que les activités les plus utiles ou agréables y
apparaissent souvent comme « non productives », tandis que la production du Roundup ou
d’un smartphone sont « productives » (de capital). Cependant, vouloir valoriser — et en termes
marchands, comme argent — les activités vraiment « utiles », tandis qu’on reste a I’intérieur du
cadre marchand, est une perspective ni désirable ni réaliste.

4. JMH

Une place trés importante est donnée dans ton livre au fétichisme, ce concept de Marx
par lequel il nomme la transformation de 1’individu en « sujet automate » (p. 20 et suiv.). Tu
tires de ce concept I’idée d’aller chercher chez Freud les outils pour « aboutir a une histoire
"matérialiste" de 1’ame humaine ; "matérialiste" non au sens ou l’on présuppose une
prééminence ontologique de la production matérielle ou du "travail", mais au sens ou I’on ne
congoit la sphére symbolique ni comme autosuffisante ni comme autoréférentielle » (p. 25).
Peux-tu expliquer pourquoi la constitution de ce sujet automate est inséparable, dans la
société moderne, du renforcement du narcissisme ? Autrement dit, en quoi le fétichisme
s’identifie-t-il au narcissisme, non pas par un lien de cause a effet de 'un a l'autre ou
inversement, mais comme un « développement parallele » ou comme les « deux faces de la
méme forme sociale » (p. 26) ? Si on définit le narcissisme comme « une faiblesse du moi :
I’individu reste confiné a un stade archaique du développement psychique » (p. 27), on
comprend bien que cet archaisme peut dans certaines conditions engendrer les formes de
violence que tu analyses par la suite, mais en quoi ce narcissisme forme t-il un couple avec le
fétichisme de la marchandise ? Si le conflit cedipien n’est pas surmonté ni méme atteint, les
choses ne se jouent-elles pas avant méme que l’individu ne soit emprisonné dans un
quelconque rapport marchand, avant méme qu’il ne soit concerné par le travail en tant que
médiateur social qui « fait de chaque individu un membre de la société qui partage avec les



autres membres une essence commune lui permettant de participer a la circulation de ses
produits » (p. 18) ?

AJ

Apres Marx, on a di se rendre compte que le capitalisme n’est pas seulement une
affaire d’oppression exercée par une classe identifiable, mais qu’il se reproduit aussi dans les
tétes et les ames. Dans un premier temps, I’attention se concentrait sur le lien entre les
structures autoritaires du capitalisme et les tendances autoritaires des individus, et on en
retragait 1’origine dans la famille petite-bourgeoise et le réle du complexe d’(Edipe pour sa
formation. Cependant, cette analyse — avancée surtout par le « freudo-marxisme » — n’était
exacte que pour une période historique particuliere. Par la suite, d’autres structures de la
personnalité, et notamment le narcissisme secondaire, ont fini par dominer. Christopher Lasch
a ¢été¢ un des premiers a I’évoquer dans son livre La culture du narcissisme (1979). Son
explication des origines historiques du narcissisme reste toutefois trop réductrice et n’établit
pas de véritable lien avec la critique de I’économie politique. Dans La Société autophage, j’ai
tenté de déterminer — ce n’est qu’une premicre percée — le lien entre le narcissisme et le
« sujet automate » créé par le fétichisme de la marchandise. Le fétichisme aplatit le monde, il
réduit tout élément concret a n’étre que le « porteur » d’une portion de travail abstrait. Il nie
donc les spécificités de tout objet et finalement nie le monde lui-méme. Tout se réduit au
méme. Le narcissique fait la méme chose : il pergoit le monde seulement a travers ses
projections qui doivent satisfaire son désir de toute-puissance, qui est de son coté une
compensation de la sensation d’impuissance totale qui est celle du petit enfant. Au lieu
d’arriver a une emprise limitée mais réelle sur le monde, a travers la reconnaissance de
I’Autre dans le complexe d’(Edipe, le narcissique se satisfait, souvent a son insu, de
projections et de phantasmes. Et ce rapport au monde se forme tres tot, a partir de la premicre
enfance, bien avant toute entrée dans la vie sociale ou économique. Elle serait cependant
renversable — guérissable — si le sujet contemporain ne rencontrait pas ensuite, a chaque pas
de son existence, des facteurs qui renforcent ce narcissisme et 1’exploitent, de la publicité aux
technologies communicatives, de la concurrence permanente au quantified self... Ce
narcissisme n’est pas le propre d’une classe ou d’un segment de la société, mais se trouve, a
des taux variables, chez la plupart des sujets contemporains. Mais en ceci réside aussi un
espoir : chacun peut commencer, ici et maintenant, a s’en libérer, méme par de petits gestes.



